
1 
 

 
 

“Mufəvvida” 
əqidəsinin batil 

olmasının bəyanı və 
gətirdikləri 

şübhələrə cavablar 
 
 
 

Topladı və tərcümə etdi: 
Elşən Şəkərov 



2 
 

“Mufəvvida” sözü ərəbcə  َض  ”həvalə etmək“ [fəvvəda] فَوَّ
feilinin indiki zaman feili sifətidir, mənası “həvalə edən” 
deməkdir. Çünki onlar Uca Allahın Sifətləri barədə belə 
deyirlər: “Biz Allahın Sifətlərinə iman edirik, lakin bu sifətlərlə 
nə nəzərdə tutulduğunu Allaha həvalə edirik”. Onlardan 
bəziləri Uca Allahın Sifətlərinə dair dəlillərin zahirini qəbul 
etdiyini söyləyir, lakin həmin dəlillərin mənasını Allaha həvalə 
edir və bunun sələfin məzhəbi olduğunu iddia edirlər. Halbuki 
sələflərin Uca Allahın Sifətləri barədə sözlərinə diqqət etsək 
görərik ki, onlar heç də belə deməmişlər.  

Əhli-Sünnə Uca Allahın Sifətlərinin mənasını isbat etməklə 
keyfiyyətini Allaha həvalə edir. Əhli-Sünnə Uca Allahın Adları 
və Sifətləri ilə bağlı dəlilləri zahiri mənası üzrə qəbul edir və 
mənalarını ərəb dilində, sələf alimlərinin anladığı şəkildə başa 
düşür.  

 
“Mufəvvida” firqəsi Uca Allahın Sifətlərini isbat və inkar 

etmək baxımından iki qrupa bölünür: 
 
Birinci qrup deyir ki, Quran və Hədislərdə keçən Sifətlərdə 

zahiri mənanın əksi qəsd olunur və bu mənanı nə 
peyğəmbərlər, nə mələklər, nə səhabələr, nə də ümmətdən 
kimsə bu mətnlərlə Allahın nəyi qəsd etdiyini bilmir.  

İkinci qrup deyir ki, Quran və Hədislərdə keçən Sifətlər 
zahirində olduğu kimi qəbul edilir. Bununla belə, onların 
mənasını yalnız Uca Allah bilir. 

 
Sələfin məzhəbi ilə “Mufəvvida” məzhəbi arasında iki 

əsas cəhətdən fərq vardır: 
 



3 
 

Birinci fərq budur ki, sələf alimləri Quran və Hədislərdə 
keçən Sifətlərin həm ləfzi, həm də həmin ləfzin ifadə etdiyi 
mənanı isbat etmişlər. Onlar bu mənanı həm ərəb dilindəki 
lüğəvi mənasına görə, həm də danışanın — yəni Allahın və 
Onun Elçisinin — nəyi qəsd etdiyini bilməklə anlamışlar. Buna 
görə də onlar eşitmək, görmək, Üz, İki əl, Sirat, Tərəzi və buna 
bənzər anlayışların mənasını bilmişlər.  

Mufəvvidalara gəldikdə isə, onlar Quran və Hədislərdə 
keçən Sifətlərin ləfzini isbat etmiş, onu lüğəvi cəhətdən başa 
düşmüş olsalar da, Allah haqqında bu ləfzin konkret olaraq 
nəyi ifadə etdiyini müəyyən etməkdə dayanmış, hətta onun 
zahiri mənasını qəbul etməmişlər.  

İkinci fərq budur ki, Sələf alimləri yalnız keyfiyyətin elmini 
Allaha həvalə etmiş, mənanın elmini isə həvalə etməmişlər. 
Onlar eşitmə, görmə, Üz və İki əl kimi sifətlərin mənasını 
bildikləri kimi, Allahın Axirət günü ilə bağlı xəbər verdiyi 
nemətlərin və əzabların da mənasını bilirlər. Lakin bunların 
necə olduğunu və həqiqi mahiyyətini bilmirlər.  

 
Mufəvvidalara gəldikdə isə, onlar həm keyfiyyətin, həm 

də mənanın elmini Allaha həvalə etmişlər. Buna görə də nə 
Sifətlərə dair, nə də axirətlə bağlı Quran və Hədislərdə keçən 
dəlillərin mənalarını bilmirlər. Əksinə, deyirlər ki: “Biz Allahın 
bunlarla nəyi qəsd etdiyini bilmirik”.  

“Mufəvvida” ilə Allahın Sifətlərini başqa mənaya yozan 
təvil əhli arasında Kitab və Sünnədə keçən Sifətləri inkar etmək 
baxımından əslində heç bir fərq yoxdur. Hər iki firqə Sifətləri 
inkar edənlər sırasındadır. Lakin onların inkar etmə üsulları 
fərqlidir. 



4 
 

“Mufəvvida” əhli ləfzi qəbul edir, lakin mənanı inkar edərək 
onun elmini Allaha həvalə edirlər. Təvil edənlər isə mənanı 
dəlillərin zahirinə zidd olan başqa bir mənaya yönəldirlər.  

Məsələn “Mufəvvida” əhli Uca Allahın “ər-Rahmən Ərşin 
üzərində ucaldı” (Taha, 5) və “Allahın Əli onların əllərinin 
üstündədir” (əl-Fəth, 10) ayələri barədə: “Ucalmaq” və “Əl” 
sifətlərinin nə məna verdiyini bilmirik, mənasını Allaha həvalə 
edirik” – deyirlər. Təvilçilər isə “Ucalmaq” sifətini “hökmü 
altına almaq”, “Allahın Əli”ni isə “Allahın qüdrəti” kimi izah 
edərək mənanı mətnin zahirindən uzaqlaşdırırlar. 

 
“Mufəvvida” firqəsinin gətirdikləri şübhələrə cavab: 
 
Birinci: ümumi cavabdır ki, bu da Allahın Sifətləri 

mövzusunda Sələfin məzhəbinin ortaya qoyulması ilə 
olacaqdır. İmam Əhməd də sələf imamlarından biridir. 

İkinci isə ətraflı cavabdır ki, bu İmam Əhmədə Sifətlərin 
mənalarının təfvid etməsi iddiasının müzakirə edilməsi yolu ilə 
həyata keçiriləcəkdir. 

 
Sələf alimlərinin Uca Allahın Sifətlərinin mənaları 

mövzusunda mövqeyinin bəyanı: 
 
Sələfi-Salihin (Allah hamısından razı olsun) bu məsələdə 

ittifaqı çoxsaylı rəvayətlərlə sabit olmuşdur. Onlar Uca Allahın 
Sifətlərini öz həqiqi və zahiri mənaları ilə qəbul edib iman 
etmiş, bu Sifətlərin Allaha layiq olan mənalarını isbat etmiş, 
keyfiyyətini isə Allaha həvalə etmişlər. Həmçinin onlar 
bildirmişlər ki, Sifətlər barədə gələn dəlillərin zahiri mənalarını 
isbat etmək, Uca Allahı məxluqata bənzətməyə düşmək demək 



5 
 

deyildir və bu ikisi arasında zəruri bir bağlılıq yoxdur. Bu 
məsələyə dair onların söylədikləri bəzi sözləri nəql edək: 

İmam İbn Quteybə əd-Dinuri (276 h.) “Ləfzlərdə ixtilaf və 
Cəhmiyyə ilə Müşəbbihəyə cavab” adlı əsərində (s. 44) belə 
demişdir: “Bizə vacib olan budur ki, Uca Allahın Sifətləri 
barədə Onun Özü harada dayanmışdırsa, orada dayanaq. 
Yaxud Peyğəmbəri  صلى الله عليه وسلم harada dayanmışdırsa, orada dayanaq. 
Ləfzləri ərəb dilinin bildiyi və istifadə etdiyi mənalara uyğun 
başa düşək və bundan artığı barəsində isə susaq”. Yəni 
müsəlmanın üzərinə vacibdir ki, Uca Allahın Sifətləri barədə 
gələn dəlillərin zahiri mənasını ərəb dilindəki həqiqi məna üzrə 
qəbul edib isbat etsin. 

Vəlid ibn Muslim (194 h.) demişdir: “Mən Əvzai (157 h.), 
Sufyan əs-Səuri (161 h.), Malik ibn Ənəs (179 h.) və Leys ibn 
Səddən (175 h.) Sifətlər barəsində olan hədislər haqda 
soruşdum. Onların hamısı belə cavab verdi: “Bu Sifətləri gəldiyi 
kimi qəbul edin, keyfiyyət verməyin”. (əl-Əcurinin “əş-Şəriə” 
əsəri, 3/1146, № 720; əd-Dəruqutni “əs-Sifət” əsəri, səh. 44, № 
67). Yəni dəlilləri Quranda və Sünnədə nazil olduğu dilə uyğun 
şəkildə olduğu kimi zahiri mənalarını təsdiq edirik, Allahın 
Sifətlərinin keyfiyyətini (necə olduğunu) araşdırmadan, çünki 
onların necə olduğunu yalnız Uca Allah bilir.  

Necə ki bir kişi İmam Malikdən: “ər-Rahmən Ərşin 
üzərində ucaldı” (Taha, 5) necə ucaldı?” – deyə soruşdu. İmam 
Malik başını aşağı saldı. Digər rəvayətdə bir qədər susdu, sonra 
onu tər basdı və başını qaldırıb cavab verdi: “Sual verən 
kimdir? Ucalmaq naməlum deyil (yəni mənası məlumdur), 
keyfiyyəti isə məchuldur. Ona iman gətirmək vacibdir, bu 
barədə sual verməyin bidətdir və səni pis niyyətli bir adam 
olduğunu görürəm”. Sonra əmr etdi ki onu məclisdən 



6 
 

çıxarsınlar”. (əl-Lələkainin “Əhli-Sünnənin etiqad əsaslarının 
şərhi” adlı əsəri, 630 və 639 nömrəli rəvayətlər). 

Yəni Uca Allahın Ərş üzərində ucalması ərəb dilində 
məlumdur, naməlum deyil. Allahın ucalmaq sifətinin necə 
olması (keyfiyyəti) isə yalnız Allah tərəfindən bilinir. Bu 
keyfiyyət barədə danışmaq və ya araşdırmaq icazəli deyil. 
Müsəlmanın üzərinə düşən bu dəlilləri gəldiyi kimi qəbul edib 
təslim olmaqdır. İmam Malikin bu sözü Uca Allahın bütün 
sifətlərinin isbatında əsas və ümumi bir qayda hesab olunur. 

Əbu Mənsur əl-Əzhəri əl-Hərəvi (v. 370 h.) belə demişdir: 
“Muhəmməd ibn İshaq əs-Sədi mənə əl-Abbas əd-Duridən nəql 
etdi ki, o, Əbu Ubeyddən “Uca Allah Ayağını Cəhənnəmə 
qoyduqdan sonra Cəhənnəm dolacaq...” hədisi, habelə Uca 
Allahın nazil olması və Allahın (Qiyamət günü) görülməsi ilə 
bağlı digər hədislərin təfsiri haqqında soruşdu. O isə dedi: 
“Bunlar etibarlı ravilərin etibarlı ravilərdən nəql edərək 
Peyğəmbərə صلى الله عليه وسلم qədər çatdırdıqları hədislərdir. Biz bunları təfsir 
edən heç kəsi görməmişik. Biz onları gəldiyi kimi imanla qəbul 
edir və təfsir etmirik”. (Təhzibul-Luğə, 9/56).  

Əbu Süleyman əl-Xattabi (v. 388 h.) “əl-Ğinya ani-l-kələmi 
və əhlihi” adlı kitabında belə deyir: “Sifətlər barəsində 
soruşduğun məsələyə gəlincə, Quranda və Səhih sünnədə gələn  
Sifətlər barədə sələfin məzhəbi bunları isbat etmək və onları 
zahiri mənaları üzrə qəbul etmək, onlardan keyfiyyəti və 
təşbihi (məxluqata oxşatmağı) inkar etməkdir”. Bunun ardınca 
İmam Zəhəbi (v. 748 h.) belə demişdir: “Hafiz Əbu Bəkr əl-
Xatib, daha sonra hafiz Əbul-Qasim ət-Teymi əl-İsfahani və 
başqaları bu məsələdə Sələfin ittifaqını nəql etmişlər”. (“əl-
Uluvvu Lil-Alliyyil-Ğaffər”, səh 236).  



7 
 

İbn Əbdul-Bərr (v. 463 h.) demişdir: “Əhli-sünnə Quran və 
Sünnədə varid olmuş bütün sifətləri qəbul etmək, onlara iman 
gətirmək və onları məcaz üzərinə deyil, həqiqi mənaları üzrə 
daşımaq mövzusunda icma etmişdir. Bununla belə, onlar bu 
Sifətlərin heç birinin keyfiyyətini müəyyən etməz və onlara 
məhdud, konkret bir forma isnad etməzlər”. (“ət-Təmhid limə 
fil-Muvatta minəl məani vəl-əsənid”, 7/145).  

Əbu Tahir əl-Kəraci (v. 489 h.) demişdir: “Allahın Özünü 
vəsf etdiyi və ya Elçisinin Onu vəsf etdiyi hər bir Sifət — həqiqi 
mənadadır, məcazi mənada deyil”. (əl-Etqad əl-Qadiri, 247).  

İmam Əbul-Qasim İsmail ibn Muhəmməd ət-Teymi (v. 535 
h.) Uca Rəbbin Sifətləri barədə soruşulduqda belə demişdir: 
“Malik, Sufyan əs-Səuri, əl-Əvzai, əş-Şafii, Həmmad ibn 
Sələmə, Həmmad ibn Zeyd, Əhməd ibn Hənbəl, Yəhya ibn 
Səid, Abdur-Rahmən ibn Məhdi və İshaq ibn Rahaveyhin 
məzhəbi budur ki: Uca Allahın Özünü vəsf etdiyi və ya 
Elçisinin Onu vəsf etdiyi eşitmə, görmə, Üz, İki Əl və digər 
Sifətləri məşhur və məlum olan zahiri mənalardadır. Bu 
Sifətlərə xəyala gətirilən bir keyfiyyət verilməz, bənzədilməz və 
təvil edilməz (başqa mənaya yozulmaz)”. Sufyan ibn Uyeynə 
demişdir: “Allahın Özünü vəsf etdiyi hər bir şeyin oxunuşu 
onun təfsiridir”. Yəni: zahiri mənası üzrə başa düşülür, onu heç 
bir növ təvillə məcaza yönəltmək icazəli deyil. (Bax: əz-Zəhəbi 
“əl-Arş” əsəri, (2/459-460) və “əl-Uluvv” əsəri, səh. 192). 

Sələflərin bu sözlərinə diqqət edənə onların Uca Allahın 
Sifətləri mövzusunda hansı mövqedə olduğu açıq-aydın bəlli 
olur. Onlar Uca Allaha layiq olan mənanı isbat edir, Sifətlərin 
keyfiyyətini dərk etməyə aparan bütün yolları kəsir, Allahın 
Sifətlərinin necə olduğunu isə Allaha həvalə edirdilər.  

 



8 
 

Diqqət: Gördüyünüz kimi, bu görüş, Şeyxül-İslam İbn 
Teymiyyədən (Allah ona rəhmət etsin) əvvəl yaşamış bütün 
Sələf alimlərinin yekdil mövqeyidir. Bununla da bəzilərinin: 
“Bu görüşü İbn Teymiyyədən əvvəl heç kim deməmişdir” 
iddiası rədd edilir.  

Əksinə, “Mufəvvida” firqəsinin məzhəbi hicrətin dördüncü 
əsrindən sonra ortaya çıxmış bidət bir görüşdür. İmam əz-
Zəhəbinin mufəvvidaların bu sözünün sonradan icad edildiyini 
bəyan edərkən belə deyir: “Mən deyirəm: nəzər və kəlam əhli 
olan sonrakılar bidət bir söz söylədilər ki, onlardan əvvəl 
bunu deyən kimsəni tanımıram. Deyirlər ki: “Bu Sifətlər 
gəldiyi kimi qəbul olunur, təvil olunmur; lakin zahiri mənası 
nəzərdə tutulmadığına etiqad edilir...”. (“əl-Uluvvu Lil-
Alliyyil-Ğaffər”, səh 236).  

İndi isə İmam Əhməd ibn Hənbəl (Allah ona rəhmət etsin) 
barəsində irəli sürülən iddiaları müzakirə etməyə başlayaq. 
Bəziləri İmam Əhmədin “Mufəvvida” əqidəsində olduğunu 
iddia etmişlər. 

 
Birinci məsələ: İmam Əhməddən nəql edilən ولا كيف ولا معنى 

“Heç bir keyfiyyət və məna vermədən...” rəvayətidir. Bu yerdə 
İmam Əhməd ibn Hənbəldən (Allah ona rəhmət etsin) belə nəql 
edilir:  

əl-Xalləl (h.311) demişdir: “Əli ibn İsa mənə xəbər vermişdir 
ki, Hənbəl (ibn İshaq) olnlara belə demişdir: “Mən Əbu 
Abdullahdan (Əhməd ibn Hənbəldən) Uca Allahın dünya 
səmasına enməsi, Uca Allahın görməsi (vəya Qiyamət günü 
görülməsi), Uca Allahın Ayağını (Cəhənnəmə) qoyması və s bu 
kimi hədislər barədə soruşdum. Əbu Abdullah dedi: “Biz 
onlara iman gətirir və qəbul edirik, lakin keyfiyyət və məna 



9 
 

vermədən, onlardan heç nəyi rədd etmirik və əgər Peyğəmbər 
tərəfindən gəlibsə və isnadları səhihdirsə, onu haqq bilir və 
qəbul edirik”.  

  
“...keyfiyyət və məna vermədən” rəvayətinə cavab: 
İmam Əhmədin (Allah ona rəhmət etsin) sözünü düzgün 

şəkildə başa düşə bilmək üçün, onun bu mövzudakı bütün 
sözlərini bir yerə toplamaq zəruridir. Sonra isə mütəşabih 
(mənası aydın olmayan) ifadələri, aydın və möhkəm sözləri 
əsasında izah etmək lazımdır.  

 
Birincisi: bu qeyd olunan rəvayət səhvdir. Bu rəvayətin 

səhv olmasının səbəbi isə budur ki, o, Hənbəl ibn İshaqın İmam 
Əhməddən tək nəql etdiyi rəvayətlərdəndir. Məlumdur ki, 
Hənbəl ibn İshaq bəzən İmam Əhməddən elə rəvayətlər nəql 
etmişdir ki, bu rəvayətləri yalnız o, tək nəql etmişdir və bu 
rəvayət də həmin tək rəvayət olunanlar sırasındadır.  

Şeyxul-İslam İbn Teymiyyə belə deyir: “Hənbəl ibn İshaqın 
fiqh mövzusunda tək nəql etdiyi bəzi rəvayətləri vardır; 
halbuki alimlərin böyük əksəriyyəti onun əksini rəvayət 
etmişlər. Alimlər Hənbəl ibn İshaqın digər ravilərə müxalif 
olduğu bu tək rəvayətlərinin qəbul edilib-edilməməsi 
məsələsində iki görüşə ayrılmışlar: əl-Xalləl və onun yolu ilə 
gedənlər bu rəvayətləri inkar edirlər; İbn Həmid kimi bəzi 
alimlər isə onları qəbul edirlər”. (əl-İstiqamə, 1/75). Beləliklə, 
rəvayəti nəql edən əl-Xalləl və onun yolunu tutanlara görə, bu 
rəvayət qəbul olunmur və rədd edilir.  

 



10 
 

əz-Zəhəbi demişdir: “Onun (Hənbəl ibn İshaqın) İmam 
Əhməddən yalnız özü nəql etdiyi çoxlu qəribə məsələlər 
vardır”. (Siyər Ələm ən-Nubələ, 13/52).  

İbn Qeyyim (v. 751 h.) Hənbəldən gələn bir rəvayət 
haqqında danışarkən belə deyir: “Bu rəvayətin ona (yəni İmam 
Əhmədə) nisbət edilməsi xətalıdır. Çünki Hənbəl bunu ondan 
təkbaşına nəql etmişdir. Hənbəl bir çox hallarda İmam 
Əhmədin məzhəbində məşhur məsələlərə müxalif rəvayətlər 
nəql etmişdir. Əgər o, İmam Əhməddən məşhur mövqeyinə 
zidd bir şeyi təkbaşına nəql edərsə, Xallal və onun yoldaşı 
Abdul-Əziz bunu rəvayət olaraq qəbul etmirlər; Əbu Abdullah 
ibn Həmid və başqaları isə rəvayət olaraq qəbul edirlər. 
Araşdırmaya görə isə, bu rəvayət şəzdir (digər rəvayətlərə 
müxalifdir) və İmam Əhmədin məzhəbinin əsaslarına 
müxalifdir. Bu, əgər fiqhin furu (əqidə olmayan) məsələlərində 
belədirsə, əqidə məsələsində necə qəbul oluna bilər?” (Bax: 
“Muxtəsar Savaiq əl-Mursələ”, səh. 474). 

 
İkinci: Bu rəvayətin səhih olduğunu fərz etsək belə, 

burada Sifətin doğru mənası deyil, “batil mənası” inkar 
edilir.  

İmam Əhməddən nəql edilən “...keyfiyyət və məna 
vermədən” rəvayətində o, keyfiyyətin bilinməsini və Allahı 
məxluqata bənzətmək olan batil mənalar haqqında danışmağı 
inkar etmişdir; məsələn, “belədir”, “filankəsə bənzəyir” kimi 
təsvirləri rədd etmişdir.  

Şeyx İbn əl-Useymin (Allah ona rəhmət etsin) “Lumətul-
İtiqad” kitabının şərhində, İmam Əhmədə nisbət edilən 
“...keyfiyyət və məna vermədən” rəvayəti haqqında (bu 
rəvayəti İbn Qudamə “Lumətul-İtiqad” əsərində zikr etmişdir) 



11 
 

belə demişdir: “İmam Əhmədin “məna vermədən” deməsi o 
deməkdir ki, biz bu Sifətlər üçün təvil əhlinin etdiyi kimi, 
zahirinə zidd olan bir məna isbat etmirik. Onun məqsədi, 
sələfin açıqladığı və zahiri ilə uyğun olan doğru mənanı inkar 
etmək deyildir. Çünki bu (doğru məna) sabitdir. Buna onun 
“onlardan heç nəyi rədd etmirik”, “Allahı Onun Özünü vəsf 
etdiyi kimi vəsf edirik” və “bunun keyfiyyətini bilmirik” sözləri 
dəlalət edir. Onun bir şeyin rəddini inkar etməsi və keyfiyyətin 
bilinmədiyini bildirməsi, bu Sifətlərdə nəzərdə tutulan 
mənanın isbat edildiyinə açıq dəlildir”. 

 
Digər Sələflərdən oxşar mənada rəvayətlər tam fərqli 

şəkildə nəql edilmişdir: 
 
Əgər bir rəvayətin sözləri fərqlənirsə, hansı meyarla bir 

ifadəni digərindən üstün tutmalıyıq? Belə olan halda aydın 
olmayan şübhəli rəvayətləri daha aydın olan rəvayətlərə 
qaytarmaq lazımdır. Məsələn İmam İbn Bəttə “əl-İbənə əl-
Kubra” əsərində yalnız “keyfiyyət vermədən” deməklə 
kifayətlənir. (əl-İbənə əl-Kubra, 7/242-243). əl-Lələkəinin “Şərh 
İtiqad Əhlis-Sünnə vəl-Cəməa” əsərində: “keyfiyyət və hədd 
qoymadan”– deyə nəql olunur. (Şərh İtiqad Əhlis-Sünnə vəl-
Cəməa, 3/502). Əbu Yalə isə “İbtal ət-Təvilət” əsərində Uca 
Allahın Sifətləri qeyd olunan hədislər barədə soruşulduqda 
belə deyir: “Bu hədisi gəldiyi kimi qəbul et!” (İbtal ət-Təvilət, 
səh. 260). 

İmam Əhməd bir çox rəvayətlərdə açıq şəkildə bildirmişdir 
ki, O, Allahın Sifətlərinin mənasını bilir, amma onların 
keyfiyyətini bilmir. Buna dair Hənbəli məzhəbin alimlərinin 
İmam Əhməddən nəql etdiyi bəzi sözlər belədir: 



12 
 

Əbu Bəkr əl-Xallal (v. 311 h.) deyir: “Əbu Abdullah, yəni 
İmam Əhməd ibn Hənbəl (Allah ona rəhmət etsin) belə bir 
məzhəb tutmuşdur: “Uca Allahın Üzü vardır. Lakin Onun Üzü 
təsvir edilmiş şəkillər və ya formalaşdırılmış cisimlər kimi 
deyil. Onun Üzü bu ayədə buyurduğu kimidir: “Onun Üzündən 
başqa hər şey məhv olacaq” (əl-Qasas, 88). Kim Onun mənasını 
dəyişirsə, azmış olar. Uca Allahın Üzü həqiqi mənadadır, 
məcazi deyil. Allahın üzü əbədidir, yox olmaz, Onun Sifətidir 
yox olmur. Kim iddia edirsə ki, Onun Üzü Allahın Özüdür, o, 
azmışdır. Kim mənasını dəyişirsə, o, kafir olmuşdur. Üzün 
mənası cəsəd deyil, şəkil və ya forma verilməz, kim bunu desə, 
bidətə düşmüşdür”. (əl-Aqida lil-İməm Əḥməd”, Əbu Bəkr əl-
Xəllalin rəvayəti, səh. 103–104).  

İbn Qeyyim demişdir: “İbn əl-Məcişun, İmam Əhməd və 
digər sələf alimləri belə demişlər: 

“Allahın Özü barədə xəbər verdiyi Sifətlərin keyfiyyətini 
bilmirik, lakin onların təfsirini və mənasını bilirik”. (Dəru 
təarudil-aqli vən-nəql, 1/207; əs-Səvaiq əl-Mursələ, səh. 745).  


